
 

 Diterima: 25-11-2023 | Revisi: 28-12-2023 | Diterbitkan: 30-12-2023 | doi: 10.35134/judikatif.v4i2.1 

163 

 

 

 

Jurnal Desain Komunikasi Kreatif 
https:/ /judikatif -upiyptk.org/ojs  

2023   Vol. 5 No.  2  Hal: 163-168 e-ISSN: 2745-9454   
 

Eksplorasi Bentuk Arsitektur dan Tradisi Rumah Gadang Rajo 

Babandiang di Minangkabau 

Tedy Wiraseptya1, Stefvany2 

1,2Universitas Putra Indonesia YPTK Padang 

 tedybob@yahoo.co.id 

Abstract  

Rumah gadang is a traditional house of the Minangkabau tribe which can be found in West Sumatra, Indonesia. The 

characteristic of a Rumah Gadang is that it has a roof shaped like a buffalo horn called "gonjong". The types of Rumah 

Gadang have many forms, one of the forms studied is Rumah Gadang Rajo Babandiang. This research aims to explore the 

architecture and traditions of Rumah Gadang Rajo Babandiang or known as Rumah Gadang Gonjong Limo. Using qualitative 

analysis, this research data was collected through literature study, interviews and field observations. Then to reveal the 

cultural values of Rumah Gadang Rajo Babandiang using ethnographic methods. The results of this research show that the 

Rumah Gadang Rajo Babandiang is an example of unique traditional architecture and is rich in cultural values. The structure 

of this house is designed to adapt to the surrounding natural environment and adapt the needs in the house to family life. The 

shape design in this research exploration created a sketch of the shape plan and 3D illustration of Rumah Gadang Rajo 

Babandiang. This research has important significance in preserving and developing traditional architecture in West Sumatra, 

Indonesia. So the results of this research can be used as a reference for designers in designing sustainable buildings and 

paying attention to aspects of local wisdom. 

Keywords:  Rumah Gadang, Minangkabau, Rajo Babandiang, Traditional Architecture, Gonjong Limo. 

Abstrak 

Rumah gadang adalah rumah tradisional suku Minangkabau yang dapat ditemukan di daerah Sumatera Barat, Indonesia. Ciri 

khas Rumah Gadang memiliki atap berbentuk seperti tanduk kerbau yang disebut “gonjong”. Jenis-jenis Rumah Gadang 

memiliki banyak bentuk, salah satu bentuk yang diteliti ialah Rumah Gadang Rajo Babandiang. Penelitian ini bertujuan untuk 

mengeksplorasi arsitektur dan tradisi Rumah Gadang Rajo Babandiang atau dikenal dengan Rumah Gadang Gonjong Limo. 

Menggunakan analisa kualitatif, penelitian ini data yang dikumpulkan melalui studi pustaka, wawancara serta observasi 

lapangan. Kemudian untuk mengungkap nilai budaya dari Rumah Gadang Rajo Babandiang menggunakan metode etnografi. 

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa rumah gadang Rajo Babandiang merupakan contoh arsitektur tradisional yang unik 

dan kaya nilai budaya. Struktur rumah ini didesain untuk menyesuaikan dengan lingkungan alam sekitarnya serta 

penyesuaian kebutuhan di dalam rumah dengan kehidupan keluarga. Desain bentuk dalam eksplorasi penelitian ini dibuat 

sketsa rancangan bentuk dan illustrasi 3D Rumah Gadang Rajo Babandiang. Penelitian ini memiliki implikasi penting dalam 

melestarikan dan mengembangkan arsitektur tradisional di Sumatera Barat, Indonesia. Sehingga hasil penelitian ini dapat 

dijadikan referensi bagi para desainer dalam merancang bangunan yang berkelanjutan dan memperhatikan aspek kearifan 

lokal. 

Kata kunci:  Rumah Gadang, Minangkabau, Rajo Babandiang, Arsitektur Tradisional, Gonjong lima.  

Judikatif is licensed under a Creative Commons 4.0 International License. 

 

1. Pendahuluan  

Indonesia merupakan negara yang memiliki berbagai 

ragam budaya dan tradisi. Sehingga tercatat lebih dari 

300 suku bangsa yang berada di Indonesia mempunyai 

tradisi – tradisi lokal yang sampai saat ini masih 

ditemukan. Pada Provinsi Sumatera Barat mayoritas 

masyarakat bersuku Minangkabau, yang dikenal 

menjunjung tinggi nilai-nilai sosial dan budaya [1].  

Minangkabau dikenal dengan suku matrilineal yang 

artinya sistem kekerabatan berasal dari garis keturunan 

perempuan. Hak perwalian bukan terdapat pada ayah 

kandung melainkan pada (mamak) paman atau saudara 

laki-laki ibu [2]. Minangkabau memiliki rumah adat 

yang merupakan simbol dari budaya dan 

mencerminkan tradisi matrilineal suku minang. 

Sistem matrilineal menjadi pedoman bagi masyarakat 

Minangkabau, bersuku ke ranji ibu. Dalam struktur 

kekerabatan Minangkabau, peran perempuan menjadi 

pangkal keturunan suku, termasuk anak laki-laki 

maupun anak perempuan yang mengikuti suku ibu 

mereka. Harta warisan Rumah Gadang diberikan 

kepada kelompok perempuan yang dikenal sebagai 

limpapeh, di mana mereka tinggal bersama suami, 

anak perempuan, dan suami dari anak perempuan 

tersebut. Dasar keluarga dimulai dari rumah tangga, 

dengan ibu yang dihormati sebagai limpapeh rumah 

nan gadang, menjadi simbol kelangsungan keturunan 

[3]. 

https://judikatif-upiyptk.org/ojs
https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/1598601685
mailto:%20tedybob@yahoo.co.id
mailto:%20tedybob@yahoo.co.id


Tedy Wiraseptya, dkk 

 

 

Jurnal Desain Komunikasi Kreatif − Vol. 5 No. 2 (2023) 163-168 

164 

 

 

Rumah adat di Minangkabau disebut Rumah Gadang 

(rumah besar) dengan cirikhas atap gonjong (atap 

berbentuk tanduk). Bagi masyarakat Minangkabau 

rumah gadang merupakan lambang eksistensi 

keberadaan suatu kaum dibawah kepemimpinan 

seorang pengulu (penghulu) [4]. Rumah gadang di 

Minangkabau mencerminkan nilai-nilai yang 

melibatkan seluruh aspek, baik internal maupun 

eksternal. Nilai-nilai tersebut mencakup unsur budaya, 

sosial, agama, politik, dan ekonomi. Setiap nilai 

memiliki signifikansi dan makna khusus dalam 

kehidupan masyarakat, sesuai dengan norma yang 

berlaku di suatu nagari maupun dalam lingkup rumah 

gadang itu sendiri [5]. 

Keberadaan Rumah Gadang menjadi bagian penting 

dari warisan budaya Indonesia yang seharusnya dijaga 

kelestariannya [6]. Masyarakat Minangkabau memiliki 

gaya arsitektur tradisional yang dikenal dengan 

sebutan rumah Gadang, yang bermakna sebagai rumah 

besar atau rumah buranjang. Istilah "Gadang" bukan 

karena ukuran fisiknya yang besar, tetapi lebih kepada 

peran fungsionalnya [7].  

Rumah Gadang memiliki berbagai fungsi, di antaranya 

sebagai tempat tinggal bagi keturunan pemilik rumah 

gadang [8]. Selain sebagai tempat tinggal bagi 

keluarga, rumah ini berfungsi sebagai tempat 

pelaksanaan kegiatan adat dan tradisi. Di sana 

dilangsungkan seremoni adat seperti upacara kematian, 

perayaan kelahiran, pernikahan, penyelenggaraan acara 

kebesaran adat, tempat berunding, dan berbagai 

kegiatan adat lainnya [9]. 

Rumah Gadang di Minangkabau pada dasarnya 

memiliki dua jenis bentuk, hal ini disesuaikan dengan 

kelarasan yang dianut di Minangkabau, yaitu rumah 

gadang kelarasan Koto Piliang dan rumah gadang 

kelarasan Bodi Chaniago. Perbedaan antara keduanya 

terletak pada struktur dan sistem pemerintahan. Rumah 

gadang kelarasan Koto Piliang, yang berasal dari 

Datuak Katumangguangan, memiliki anjungan kiri dan 

kanan dengan sistem pemerintahan yang hierarkis. 

Keputusan dalam kelarasan Koto Piliang diambil dari 

kepemimpinan di atas, yang dikenal dalam pepatah 

adat sebagai "manitiak dari ateh". Sebaliknya, rumah 

gadang kelarasan Bodi Chaniago memiliki konstruksi 

datar tanpa anjungan kiri dan kanan seperti rumah 

gadang kelarasan Koto Piliang. Sistem pemerintahan 

kelarasan Bodi Chaniago lebih demokratis atau dikenal 

dengan istilah mambasuik dari bumi [10]. 

Interior rumah gadang didominasi oleh ruangan 

terbuka kecuali kamar tidur. Kamar biasanya 

berjumlah ganjil tergantung jumlah keluarga [11]. 

Rumah Gadang dirancang berdasarkan penataan 

ruangan dengan jumlah ganjil, dimulai dari tiga. 

Umumnya, terdapat tujuh ruangan, meskipun ada pula 

yang memiliki tujuh belas ruangan. Secara 

keseluruhan, Rumah Gadang dibagi menjadi tiga 

bagian yang disebut didieh, dan setiap didieh berfungsi 

sebagai biliek (kamar tidur) yang memiliki 

keistimewaan dan privasi dengan empat dinding yang 

mengapitnya [12]. Lihat pada gambar 1 sampai 

dengangambar 2 yang tersaji dibawah ini. 

 

Gambar 1.  Illustrasi rumah gadang tipe Koto Piliang, memiliki 

anjungan kiri kanan dan lantainya bertingkat-tingkat 

 

Gambar 2.  Illustrasi rumah gadang Bodi Caniago, tidak baranjuang 

(tanpa  anjungan kiri kanan) dan lantainya datar. 

Elemen arsitektur yang ada di rumah gadang cukup 

banyak, diatara elemen tersebut ialah gonjong (struktur 

atap tanduk kerbau), anjuang (lantai yang di tinggikan 

di ujung di beberapa rumah gadang), dindiang tapi 

(dinding yang di dekat atap depan dan belakang), atok 

suyuak (atap bagian samping rumah), bandua 

(sandaran duduk pada bagian dinding dalam), jarajak 

(dinding kayu kolong rumah), tunggak tuo (tiang yang 

pertama yang didirikan), tabie langik (plafon rumah 

yang terbuat dari kain), dan sebagainya. 

Untuk bentuk ukuran, motif, model pada rumah 

gadang memiliki banyak tipe. Rumah Gadang di 

Minangkabau memiliki tipe dan ragam bentuk yang 

beraneka ragam yang dilihat dari bentuk atap dan 

bentuk struktur bangunan. Tipe Rumah Gadang di 

Minangkabau terdiri dari Rumah Gadang Atok 

Bagonjong yang memiliki atap berbentuk tanduk, dan 

Rumah Gadang Atok Tungkuih Nasi yang memiliki 

atap berbentuk bungkus nasi. Rumah gadang 

bagonjong di Minangkabau ada beberapa macam jenis 

diantaranya yaitu rumah gadang bagonjong limo 

(gonjong lima) atau biasa disebut dengan rumah 

gadang rajo babandiang (raja berbanding) [13]. 

Salah satu tipe rumah gadang yang diteliti ialah rumah 

gadang Rajo Babandiang. Rumah gadang Rajo 

Babandiang merupakan Rumah Gadang keselarasan 

Bodi Chaniago (salah satu kaum menganut sistem adat 

Minangkabau yang bertumpu pada musyawarah dan 

mufakat). Rumah gadang Rajo Babandiang sering 

disebut sebagai Rumah Gadang Gonjong Limo (lima) 

dan dapat ditemukan di Luhak Limopuluah Kota atau 

sekarang bernama Kabupaten Limapuluh Kota. Rumah 



Tedy Wiraseptya, dkk 

 

 

Jurnal Desain Komunikasi Kreatif − Vol. 5 No. 2 (2023) 163-168 

165 

 

 

gadang di Luhak Limopuluah Kota memiliki bentuk 

mirip dengan rumah gadang di Luhak Tanah Datar 

tetapi tidak memiliki anjung [14]. Lihat pada gambar 3 

sampai dengan gambar 4 yang tersaji dibawah ini.  

 

Gambar 3.  Illustrasi rumah gadang Rajo Babandiang dengan 

menggunakan gonjong lima dan tanpa anjungan mirip rumah gadang 

Bodi Caniago. 

 

Gambar 4.  Rumah gadang Tan Malaka di Nagari Pandam Gadang, 
Kecamatan Gunuang Omeh, Kabupaten Lima Puluh Kota, Provinsi 

Sumatera Barat. 

Rumah gadang Rajo Babandiang sudah semakin sulit 

ditemukan di daerah Sumatera Barat di karenakan 

akulturasi budaya modern dalam pembuatan arsitektur 

bangunan termasuk rumah. Beberapa tempat yang 

masih memiliki rumah gadang Rajo Babandiang yang 

masih dilestarikan ada di Jorong Sungai Dadok, Nagari 

Koto Tinggi Kecamatan Gunuang Omeh yaitu 

Kampuang Sarugo atau Saribu Gonjong (seribu 

gonjong). 

Penelitian ini memiliki tujuan untuk eksplorasi 

arsitektur budaya Rumah Gadang Rajo Babandiang 

dalam menjaga identitas budaya. Hal ini dapat 

memperlihatkan nilai-nilai budaya yang terkandung 

dalam Rumah Gadang Rajo Babandiang. 

2. Metodologi Penelitian 

Metode dalam penelitian ini bersifat deskriptif 

kualitatif yang mana memanfaatkan data atau 

informasi secara kualitatif. Penelitian kualitatif salah 

satu metode melalui proses berfikir induktif [15]. 

Kemudian, pengumpulan informasi dilakukan dengan 

melaksanakan wawancara, riset pustaka serta 

dokumentasi. 

Penelitian ini melakukan pemetaan bangunan yang ada 

di kampuang sarugo Jorong Sungai Dadok, Kecamatan 

Gunuang Omeh. Kemudian mengidentifikasi bentuk 

bangunan sesuai dengan kontekstual bangunan dengan 

melakukan analisis mengenai rumah gadang Rajo 

Babandiang.  

Penelusuran budaya pada penelitian ini menggunakan 

metode etnografi dengan melakukan pendekatan secara 

autoetnografi. Riset etnografi bertujuan menyelidiki 

serta memperoleh deskripsi dan analisis mendalam 

tentang kelompok budaya bersumber penelitian 

lapangan [16]. Sedangkan autoetnografi adalah 

mengakui budaya serta dapat memberi ruang bagi 

bentuk-bentuk riset dan ekspresi nontradisional [17]. 

Dapat disimpulkan bahwa autoetnografi penggabungan 

proses etnografi dengan proses riset secara pribadi 

peneliti.  

Dalam konteks Rumah Gadang Rajo Babandiang 

metode autoetnografi dapat digunakan untuk 

memahami pengalaman pribadi dalam meneliti dan 

mempelajari Rumah Gadang Rajo Babandiang. 

Penelelitian ini dilakukan di Kenagarian Koto Tinggi, 

Kecamatan Gunuang Omeh di Kampuang Sarugo 

akronim dari kata saribu gonjong (seribu gonjong). 

Meneliti Rumah Gadang Rajo Babandiang di 

Kampuang Sarugo juga melihat nilai-nilai kehidupan 

yang ada di kampuang Sarugo tersebut lihat pada 

gambar 5 [18], [19].  

 

Gambar 5.  Rumah Gadang di Kampuang Sarugo, Jorong Sungai 

Dadok, Kecamatan Gunuang Omeh, Kabupaten Lima Puluh Kota, 

Provinsi Sumatera Barat. 

3. Hasil dan Pembahasan 

Rumah gadang Rajo Babandiang disebut sebagai 

rumah gadang gonjong limo (lima), bentuk gonjong 

yang terdapat di rumah gadang Rajo Babandiang 

memang terdapat sebanyak lima gonjong. Rumah 

gadang Rajo Babandiang memiliki ruangan tambahan 

pada bagian tepi rumah yang berdampingan atau 

menempel pada rumah utama. Sehingga menjadi satu 

kesatuan dengan rumah utama. Ruangan tambahan 



Tedy Wiraseptya, dkk 

 

 

Jurnal Desain Komunikasi Kreatif − Vol. 5 No. 2 (2023) 163-168 

166 

 

 

tersebut biasanya tidak simestris karna posisinya 

mundur kebelakang.  

Temuan yang terlihat pada bangunan Rumah Gadang 

Rajo Babandiang dapat diulas pada gambar 6 dibawah 

ini.  

 

Gambar 6.  Rumah gadang Kampuang Sarugo di Jorong Sungai 
Dadok kanagarian Koto Tinggi Kecamatan Gunuang Omeh, 

Kabupaten Lima Puluh Kota. 

1. Penambahan tiang pada rumah dan bangunanya 

dibuat tidak simestris sehingga mundur 

kebelakang dinamakan tiang babisiak (berbisik). 

Pintu masuk terletak di samping dan memiliki 

jenjang naik.  

2. Atap gonjong terhitung sebanyak lima buah 

dikarenakan gonjong kelima adalah gonjong 

tambahan untuk ruangan yang menggunakan 

tiang babisiak (berbisik).  

3. Tidak memiliki tambahan anjungan atau ruangan 

yang ditinggikan dalam rumah yang biasanya di 

pakai oleh rumah gadang Koto Piliang. 

Sementara itu pada bagian dalam rumah gadang Rajo 

Babandiang dilakukan penyesuaian pada jumlah anak 

perempuan. Jika satu rumah memiliki banyak anak 

perempuan maka bilik kamar akan menjadi banyak dan 

begitupun sebaliknya. 

Rumah gadang ini walau tidak memiliki anjungan yang 

ditinggikan, tetapi rumah gadang memiliki anjungan 

sebagai tempat berkumpul, rapat/kegiatan adat dan 

berukumpulnya mamak (paman) sebagai pangulu 

(penghulu) dan kamanakan (kemenakan) [20]. Pada 

bagian dapur berada didalam rumah sehingga dapur 

ada dibagian ruangan tambahan yang masih satu atap 

dengan rumah di gonjong bagian kelima. Untuk model 

keseluruhan bagian dalam Rumah Gadang Rajo 

Babandiang memiliki kesamaan seperti gambar 7 

sampai dengan gambar 9 dibawah ini: 

 

Gambar 7.  Illustrasi bagian dalam Rumah gadang Rajo Babandiang. 

 

Gambar 8.  Illustrasi 3D tampak atas bagian dalam Rumah gadang 
Rajo Babandiang dengan tiang sebanyak 30 buah. 

 

Gambar 9.  Illustrasi 3D bagian dalam Rumah gadang Rajo 
Babandiang dengan tiang sebanyak 30 buah 

Gambar illustrasi diatas salah satu hasil desain 3D dari 

rumah gadang Rajo Babandiang yang ada di 

Kampuang Sarugo, Jorong Sungai Dadok, Kabupaten 

Lima Puluh Kota. Bentuk bagian dalam rumah gadang 

Rajo Babandiang hampir menyerupai dari keseluruhan 

rumah gadang Rajo babandian yang tersebar di 

Kabupaten Lima Puluh Kota. Persamaan tersebut 

meliputi : 

1. Memiliki Kamar (tergantung jumlah anak 

perempuan) 

2. Dapur 

3. Ruang tengah, atas dan tepi 

4. Tonggak tuo (tuo) 

5. Tiang Babisiak (berbisik) 

6. Anjungan dalam (tidak ditinggikan, sesuai 

bentuk rumah gadang Bodi Caniago). 

Rumah gadang Rajo Babandiang memiliki bentuk 

yang sangat sederhana dari rumah gadang lainnya. 

Sehingga bentuk rumah gadang Rajo Babandiang 

memiliki ukuran yang kecil. Keunikan rumah gadang 

Rajo babandiang terletak pada gonjong lima yang 

terpasang pada atap rumah gadang, lihat pada gambar 

10 ini.  



Tedy Wiraseptya, dkk 

 

 

Jurnal Desain Komunikasi Kreatif − Vol. 5 No. 2 (2023) 163-168 

167 

 

 

 

Gambar 10.  Illustrasi 3D tampak depan Rumah gadang Rajo 

Babandiang (tanpa atap tangga) – studi kasus Rumah Gadang di 
Kampuang Sarugo. 

Kemudian Rumah gadang Rajo Babandiang, pada 

umumnya memiliki pintu masuk berada disamping. 

Jika di perhatikan posisi pintu masuk maka terlihat 

dibawah gonjong tambahan atau gonjong kelima. 

Rumah Rajo Babandiang tidak selalu memiliki ukiran 

motif, justru lebih banyak berbentuk alami dengan 

warna asli dari bentuk kayu, tapi ada beberapa yang di 

cat agar tidak lapuk. 

Rumah gadang Rajo Babandiang pada umumnya 

menggunakan pondasi umpak dengan rumah berbentuk 

panggung. Pondasi umpak rumah gadang biasanya 

tidak ditanam dalam tanah sehingga berada pada 

permukaan tanah [21]. Jarak lantai rumah dengan 

tanah atau lantai luar sekira 1 hingga 2 meter sehingga 

untuk masuk kedalam rumah dibuat anak tangga. 

4. Kesimpulan 

Berdasarkan penelitian tentang eksplorasi arsitektur 

dan tradisi dalam rumah gadang Rajo Babandiang di 

Minangkabau, dapat disimpulkan bahwa rumah gadang 

ini memiliki nilai arsitektur yang sangat tinggi dan 

kaya akan nilai budaya. Arsitektur rumah gadang ini 

merupakan perpaduan fungsionalitas dan harmonisasi 

bentuk, sehingga terlihat indah secara estetika. Selain 

itu, rumah gadang Rajo Babandiang juga memiliki 

nilai tradisi yang sangat kuat dan memiliki peran 

penting dalam masyarakat Minangkabau. Rumah 

gadang ini digunakan untuk berbagai upacara adat, 

kegiatan suku dan berkumpul (bersilaturrahmi). 

Rumah gadang Rajo babandiang ini tidak hanya 

menjadi simbol keindahan dan keunikan budaya 

Minangkabau, tetapi juga menjadi inspirasi bagi arsitek 

dan desainer untuk menciptakan karya seni yang unik 

dan bermakna. Kemudian, perlu ada upaya dalam 

menjaga dan melestarikan rumah gadang Rajo 

Babandiang, sehingga warisan budaya Minangkabau 

dapat terjaga dan dikenal oleh generasi berikutnya.  

Daftar Rujukan  

[1] Faturahman, M. A., A H, M. Y., & Putri, S. R. (2021). Rumah 
Gadang Sebagai Lambang Demokrasi Suku Minangkabau Di 

Sumatera Utara. Jurnal Soshum Insentif, 4(1), 54–59. 

https://doi.org/10.36787/jsi.v4i1.465 

[2] Ariani, I. (2015). Nilai filosofis budaya matrilineal di 

Minangkabau (relevansinya bagi pengembangan hak-hak 

perempuan di Indonesia). Jurnal Filsafat, 25(1), 32-55. 

https://doi.org/10.22146/jf.12613 

[3] Hasan, Hasmurdi. 2004. Ragam Rumah Adat Minangkabau, 

Falsafah Pembagunan dan Kegunaan. Jakarta: Yayasan Citra 
Pendidikan Indonesia. 

[4] Supriatna, C., & Handayani, S. (2021). Ungkapan Bentuk Dan 

Makna Filosofi Dalam Kaidah Arsitektur Rumah Tradisional 
Minangkabau, Padang, Indonesia. Jurnal Arsitektur ZONASI, 

4(2), 307–316. https://doi.org/10.17509/jaz.v4i2.32964 

[5] Wardani, D., Muslim, K. L., & Ilmi, D. (2020). Rumah 
Gadang Tiang Panjang Peninggalan Kerajaan Sungai Dareh 

Kabupaten Dharmasraya (Tinjauan Historis 

Arkeologis). Majalah Ilmiah Tabuah: Talimat, Budaya, 
Agama dan Humaniora, 24(1), 75-90. 

https://doi.org/10.37108/tabuah.v24i1.267 

[6] Rahmawati, Y., & Muchlian, M. (2019). Eksplorasi 
etnomatematika rumah gadang minangkabau Sumatera Barat. 

https://doi.org/10.31227/osf.io/frjh6 

[7] Setiyowati, E. (2011). Pengaruh Budaya Dan Nilai Islam: 
Terbentuknya Arsitektur Vernakular Minangkabau. El-

Harakah (Terakreditasi). https://doi.org/10.18860/el.v0i0.454 

[8] Zam, R., Guntur, G., & Raharjo, T. (2022). Konservasi 
Rumah Gadang Minangkabau dalam Ekspresi Kriya Seni. 

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan, 4(6), 7694–7608. 

https://doi.org/10.31004/edukatif.v4i6.4182 

[9] Aulia Azmi, & Imam Faisal Pane. (2018). Penerapan 

Arsitektur Tradisional Minangkabau Pada Bangunan 

Perkantoran Bukittinggi. Jurnal Koridor, 9(2), 206–214. 
https://doi.org/10.32734/koridor.v9i2.1360 

[10] Rahmadani, N. (2023). Makna dan Nilai Filosofis Dalam 

Arsitektur Rumah Gadang. Studi Budaya Nusantara, 7(1), 49-
57. 

[11] Franzia, E., Piliang, Y. A., & Saidi, A. I. (2015). Rumah 

Gadang as a Symbolic Representation of Minangkabau Ethnic 
Identity. International Journal of Social Science and 

Humanity, 5(1), 44–49. 

https://doi.org/10.7763/ijssh.2015.v5.419 

[12] Abdullah, M., Antariksa, A., & Suryasari, N. (2012). Pola 

Ruang Dalam Bangunan Rumah Gadang Di Kawasan Alam 

Surambi Sungai Pagu–Sumatera Barat (Doctoral dissertation, 
Brawijaya University). 

[13] Damayanti, R. A. (2016). Morfologis Bangunan Arsitektur 

Rumah Gadang Dalam Konteks Kebudayaan Minangkabau. 
Jurnal Dimensi Seni Rupa Dan Desain, 11(1), 65–85. 

https://doi.org/10.25105/dim.v11i1.425 

[14] Hidayat, H. N., Sudardi, B., Widodo, S. T., & Habsari, S. K. 
(2021). Menggali Minangkabau dalam film dengan mise-en-

scene. ProTVF, 5(1), 117. 
https://doi.org/10.24198/ptvf.v5i1.29433 

[15] Adlini, M. N., Dinda, A. H., Yulinda, S., Chotimah, O., & 

Merliyana, S. J. (2022). Metode Penelitian Kualitatif Studi 
Pustaka. Edumaspul: Jurnal Pendidikan, 6(1), 974–980. 

https://doi.org/10.33487/edumaspul.v6i1.3394 

[16] Rahmawati Z, Y. R., & Muchlian, M. (2019). Eksplorasi 
etnomatematika rumah gadang Minangkabau Sumatera Barat. 

Jurnal Analisa, 5(2), 123–136. 

https://doi.org/10.15575/ja.v5i2.5942 

[17] Widiyanti, D. (2022). Pendekatan Autoetnografi dalam 

Mengkaji Perhiasan sebagai Identitas Perempuan Urban 

Jakarta. Ideas: Jurnal Pendidikan, Sosial, dan Budaya, 8(2), 
549-558. 

https://doi.org/10.36787/jsi.v4i1.465
https://doi.org/10.22146/jf.12613
https://doi.org/10.17509/jaz.v4i2.32964
https://doi.org/10.37108/tabuah.v24i1.267
https://doi.org/10.31227/osf.io/frjh6
https://doi.org/10.18860/el.v0i0.454
https://doi.org/10.31004/edukatif.v4i6.4182
https://doi.org/10.32734/koridor.v9i2.1360
https://doi.org/10.7763/ijssh.2015.v5.419
https://doi.org/10.25105/dim.v11i1.425
https://doi.org/10.24198/ptvf.v5i1.29433
https://doi.org/10.33487/edumaspul.v6i1.3394
https://doi.org/10.15575/ja.v5i2.5942


Tedy Wiraseptya, dkk 

 

 

Jurnal Desain Komunikasi Kreatif − Vol. 5 No. 2 (2023) 163-168 

168 

 

 

[18] Permadi, arief. (2018). Autoetnografi, Dimensi Profetik 

Dalam Praktik Jurnalistik. 

https://doi.org/10.31219/osf.io/mcnsp 

[19] Alghar, M. Z., Susanti, E., & Marhayati, M. (2022). 

Ethnomathematics: Arithmetic Sequence Patterns Of 

Minangkabau Carving On Singok Gonjong. Jurnal 
Pendidikan Matematika (JUPITEK), 5(2), 145–152. 

https://doi.org/10.30598/jupitekvol5iss2pp145-152 

[20] Muhdaliha, B. (2022). Menilik Masyarakat Minangkabau 

Melalui Rumah Gadang. Kartala, 2(1). 

https://doi.org/10.36080/ka.v2i1.1879 

[21] Imani, R., Wiraseptya, T., Nasmirayanti, R., Arman, U. D., & 

Sari, A. (2021). Asesmen Pondasi Umpak Sebagai Upaya 

Pengurangan Risiko Gempa Pada Bangunan Rumah Gadang 
Minangkabau. Rang Teknik Journal, 4(2), 406-412. 

https://doi.org/10.31869/rtj.v4i2.2668 

 

 

 

https://doi.org/10.31219/osf.io/mcnsp
https://doi.org/10.30598/jupitekvol5iss2pp145-152
https://doi.org/10.36080/ka.v2i1.1879
https://doi.org/10.31869/rtj.v4i2.2668

